

# لُحْرَةُ الْأَرْضِ

ماہنامہ

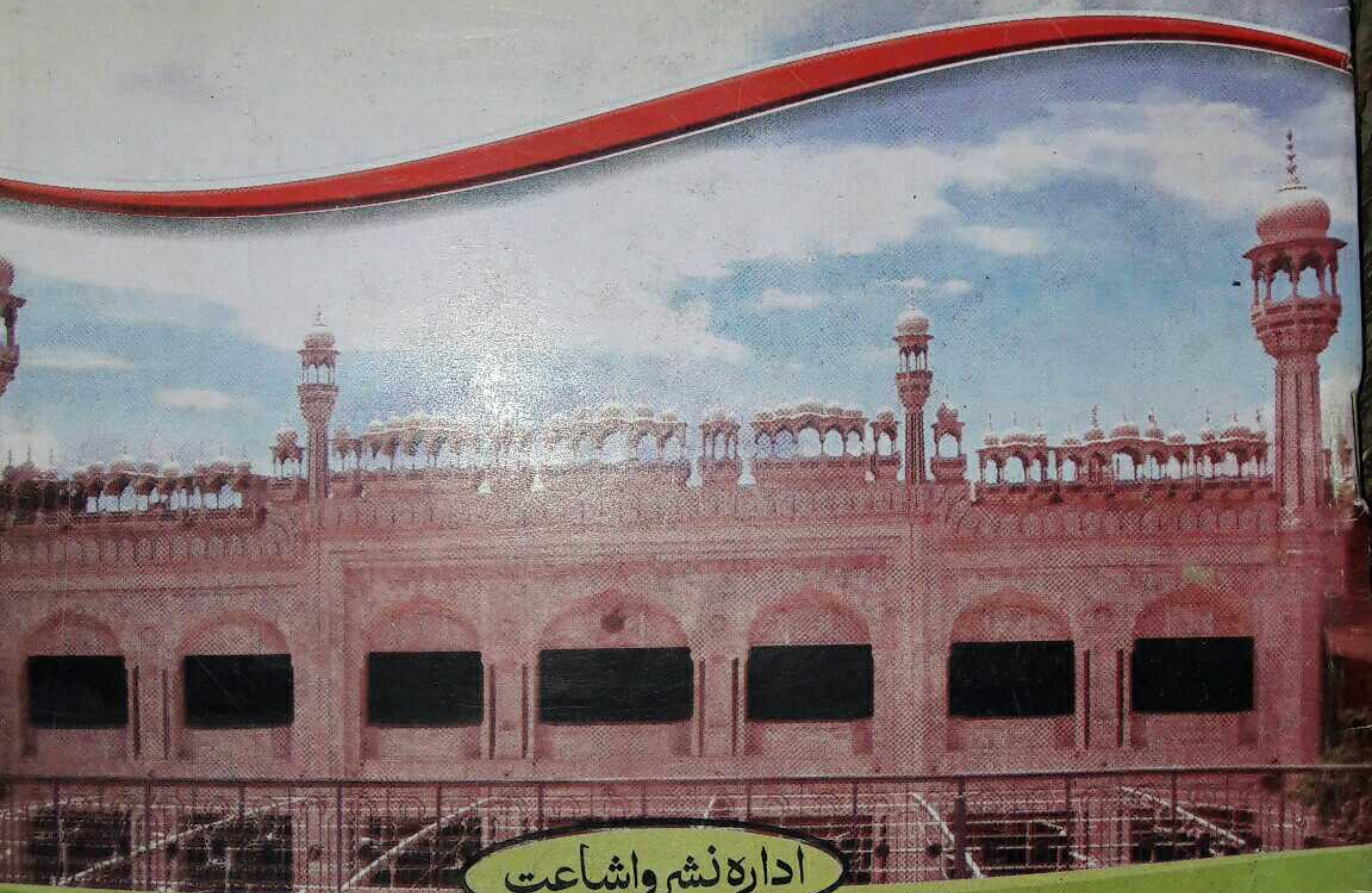
گوجرانوالہ پاکستان

اگست ۲۰۱۱ء



نذر قارئ مضرہ مولانا

باني صوفی عبد الحمید خان سواتی حجۃ اللہ



ادارہ نشر و اشاعت

جامعہ نصرۃ العلوم گجرانوالہ پاکستان

مولانا حافظ عبدالقدوس قارن

مدرس مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ

## آفتاب تحقیق کی تحقیقی کرنوں کا انکار

(ایک غیر مقلدانہ جسارت)

شیخ المشائخ حضرت خواجہ خان محمد صاحبؒ کے جنازہ سے فارغ ہو کر خانقاہ سراجیہ کندیاں سے واپس آ رہے تھے کہ دوران سفر ہی کسی صاحب نے فون پر میرے ہم سفر حاجی محمد فیاض صاحب مہتمم مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ کو ایک رسالہ میں شائع ہونے والے مضمون کی جانب توجہ دلائی تو حاجی صاحب نے اس سے کہا کہ وہ رسالہ ہمارے ہاں نہیں آتا س لئے ہم اس مضمون کو نہیں پڑھ سکے، آپ اس مضمون کی فوٹو شیٹ کرو اکر ہمیں بھیج دیں تاکہ ہم اس کو پڑھ کر اس پر کوئی تبصرہ کر سکیں، چند دن بعد اس صاحب نے مضمون کی فوٹو شیٹ بھیج دی بھیجنے کی بجائے اصل ۲۰۱۰ء میں حاجی صاحب کو بھیج دیا، انہوں نے مضمون پڑھا وہ اس پر خود بھی احسن انداز میں تبصرہ کر سکتے تھے مگر انہوں نے کسی مصلحت کے تحت رسالہ مجھے بھیج دیا تاکہ میں اس مضمون نگار کا تعاقب کروں، گونا گون مصروفیات اور بیماریوں کے باعث فی الفور توجہ نہ دی جاسکی اور نہ ہی تبصرہ کی غرض سے اس مضمون کا مطالعہ کیا جاسکا، وہ رسالہ فائل میں پڑا رہا اور بندہ فرصت کے لمحات کا انتظار کرتا رہا، اس دوران کئی حضرات بار بار توجہ دلاتے رہے مگر ہر کام کا وقت مقرر ہے جب اس کام کی تکمیل کا وقت آتا ہے تو اسباب خود خود مہیا ہو جاتے ہیں۔

حال ہی میں کچھ فرصت نکال کر رسالہ دیکھا تو وہ احناف دشمنی کی بھٹی میں آگ بگولا غیر مقلد حافظ زبیر علی زلی صاحب کے ماہواری الحدیث کامیٰ ۲۰۱۰ء کا شمارہ تھا اور مضمون بھی ان کا اپنا ہی تھا جو انہوں نے ایک بے نام و نشان سائل کے جواب میں لکھا تھا، مضمون پڑھ کر ہمیں اسی طرح تعجب ہوا جس طرح حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کو ایک سائل کے سوال پر ہوا تھا جب اس نے مچھر مارنے پر اس کے کفارہ کے بارہ میں

پوچھا تو حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے فرمایا کہ ان لوگوں نے حضور علیہ السلام کے نواسے کوشید کر دیا تو پرواہ نہ کی مگر چھر مارنے پر کفارہ کا پوچھرہا ہے۔ (بخاری ص ۸۸۶ ج ۲) یہیں تجھب ہوا کہ زبیر علی زی صاحب جس طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں وہ طبقہ تو قراۃ خلف الامام کے مسئلہ میں نماز جیسے اہم معاملہ میں حضور علیہ السلام کی جانب منسوب حدیث میں اپنے نظریہ کامدار محمد بن اسحاق کی روایت پر رکھے ہوئے ہیں جس کو کذاب اور دجال تک کہا گیا ہے، وہاں ان کو کوئی خیال نہیں آتا مگر ایک مسلمہ علمی شخصیت امام اعظم ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی فضیلت پر مشتمل روایات میں وہ ضعیف اور کمزور راویوں کو برداشت کرنے کے لئے تیار نہیں حالانکہ نہ تو وہ احادیث ہیں اور نہ ہی ان میں حلال و حرام کا مسئلہ ہے کہ شدت سے کام لیا جائے اور نہ ہی ان پر نظریہ کامدار ہے، اگر وہ روایات نہ بھی ہوں تب بھی امام اعظم رحمۃ اللہ علیہ کی علمی فضیلت مسلم ہے۔

قارئین کرام! علی زی صاحب سے اس بے نام و نشان سائل نے پوچھا کہ دیوبندی رسالے الشریعہ کا سرفراز خان صدر نمبر میں ڈاکٹر انوار احمد اعجاز نے سرفراز خان کے بارے میں لکھا ہے امام اہل سنت شیخ الحدیث مولانا سرفراز خان صدر کا نام نامی ملت اسلامیہ میں اپنے تحقیقی و علمی کام کی بدولت ہمیشہ زندہ رہے گا، آپ نے ۵۰ کے قریب کتب یادگار چھوڑی ہیں جن کا علمی و تحقیقی معیار نہایت بلند ہے لیکن احسن الکلام، تسلیم الصدور، اطہار العیب، الکلام المفید، راہ سنت، شوق حدیث، طائفہ منصورہ اور مقام ابی حنیفہ میں جس انداز سے علمی و تحقیقی اور فنی کمالات کا مظاہرہ کیا گیا ہے اس کی بدولت ان تصنیفات نے برصیر کے سہی دینی مفکرین سے بے پناہ داد پائی، خاص طور پر مقام ابی حنیفہ تو ایک شاہکار ہے کہ اس کی تغیر شاید ہی پیش کی جاسکے، پھر سائل نے دریافت کیا کہ کیا درج بالا باتیں صحیح ہیں اور کیا واقعی مقام ابی حنیفہ نامی کتاب میں علمی و تحقیقی اور فنی کمالات کا مظاہرہ کیا گیا ہے؟ غیر جانبدارانہ تحقیق اور انصاف سے جواب دیں۔ جزاکم اللہ خیراً (ایک سائل)

اس کے جواب میں علی زی صاحب نے انتہائی متعصبانہ اور تشددا نہ انداز اختیار کرتے ہوئے حضرت امام اہل سنت کی علمی و تحقیقی حیثیت سے سراسر انکار کر دیا پھر اسی پر اکتفا نہیں کیا بلکہ لکھا کہ اسی ایک حوالے سے صاف ظاہر ہے کہ آں دیوبند کا اوڑھنا بچھونا کذب و افتراء اور تہمت برابر یاء ہے، علی زی صاحب جیسے حضرات کے بارہ میں عموماً علماء کرام فرمایا کرتے ہیں کہ ان کے ساتھ و اذا خاطبهم الجاهلون

قالوا سلاماً وَالا مُعَالِمَهُ هی کرنا چاہیے مگر قرآن کریم میں ایمان والوں کی صفات بیان کرتے ہوئے یہ بھی فرمایا گیا ہے والذین اذا اصحابهم البغی هم پنتصرون (سورۃ الشوری آیت نمبر ۳۸) جب ان پر زیادتی ہوتی ہے تو وہ بدله لیتے ہیں۔

قارئین کرام! ہم نے بدله میں علی زلی صاحب جیسا انداز اختیار نہیں کیا بلکہ صرف قارئین کرام کو ان کا اصلی چہرہ دکھانے کی کوشش کی ہے، جن حضرات نے ان کی کتابوں اور ان کے مضامین کا مطالعہ کیا ہے ان پر یہ بات مخفی نہ ہوگی کہ ان کا دیگر احناف کے بارہ میں عموماً اور حضرت امام اہل سنت کے بارہ میں خصوصاً یہی تشددانہ، متعصبانہ اور گستاخانہ انداز ان کی تمام تحریرات میں پایا جاتا ہے بلکہ وہ اپنے بے لگام قلم کو ہاتھ میں لے کر عالم مسی میں فی کل واد یہیمون کی منازل طے کرتے ہوئے وہ کچھ لکھ دیتے ہیں کہ بسا اوقات خود ان کے ہم مسلک حضرات کو بھی ان کا تعاقب کرنا پڑتا ہے اور احناف میں مولانا عبد الغفار صاحب ذہبی، مولانا رب نواز صاحب سلفی، مولانا عبد الجبار سلفی، مولانا حماد صاحب لاہور اور مناظر اسلام مولانا محمد الیاس گھسن صاحب وغیرہم جیسے حضرات نے علی زلی صاحب کا احسن انداز سے تعاقب کر رکھا ہے ان حضرات کی تحریرات کا ضرور مطالعہ کرنا چاہیے، علی زلی صاحب نے اگر امام اہل سنت کی علمی و تحقیقی حدیثیت کا انکار کیا ہے تو یہ کوئی تعجب کی بات نہیں اس لئے کہ اس دنیا میں نصف انہمار میں چمکتے سورج کا انکار کرنے والی مخلوق بھی موجود ہے، حیرانگی کی بات یہ ہے کہ حضرت امام اہل سنت رحمۃ اللہ علیہ جسی مسلمہ علمی شخصیت پر ناقدانہ قلم وہ شخص انہمار ہا ہے جس کو اپنے استاد کے بیان کردہ قاعدہ کی صحیح تعبیر کرنے کی صلاحیت بھی نہیں ہے۔

علی زلی صاحب نے لکھا کہ ہمارے استاد حافظ عبد المنان نور پوری فرماتے ہیں کسی شی کا مذکور و منقول نہ ہونا اس شی کے نہ ہونے کو مستلزم نہیں۔ (نور العینین ص ۷۵ طبع دوم) اس کا مطلب یہ ہے کہ عدم ذکر نفی شی کو مستلزم نہیں، اگرچہ یہ قاعدہ امام بخاریؓ اور علامہ ابن حجرؓ کے طریق استدلال کے خلاف ہے مگر یہاں صرف یہ بتانا مقصود ہے کہ استاد صاحب نے کیا کہا۔ علی زلی صاحب اس کی تعبیر کیسے کر رہے ہیں، جب علی زلی صاحب خود اس قاعدہ کی تعبیر کرتے ہیں تو یوں کرتے ہیں، عدم ذکر نفی ذکر کو مستلزم نہیں ہے اور اس کو انہوں نے ص ۷۵، ۷۲، ۱۰۸، ۱۳۸ میں اسی طرح ذکر کیا ہے، استاد صاحب نے بتایا ہے کہ عدم ذکر نفی شی کو مستلزم نہیں مگر علی زلی صاحب اس کی تعبیر کرتے ہیں عدم ذکر نفی ذکر کو مستلزم نہیں ہے، یہ الگ بحث ہے کہ عدم

اور اُنہی میں کوئی فرق ہے یا نہیں اس کا علی زَیِّ صاحب کے استاد صاحب کے بتائے ہوئے اصول سے کوئی تعلق نہیں، علی زَیِّ صاحب کی تعبیر اور ان کے استاد صاحب کے بتائے ہوئے اصول کے مفہوم میں بعد المشرقین ہے، ان کے استاد زندہ ہیں غنیمت سمجھیں اور ان کی خدمت میں حاضر ہو کر اصول کی درست تعبیر معلوم کریں۔

پھر علی زَیِّ صاحب کی حالت اس اندھے حافظ جیسی ہے جس کی لوئڈی گم ہو گئی تو اس نے راہ چلتی ایک عورت کو پکڑ کر بازوؤں میں دبوچ لیا کہ یہ میری لوئڈی ہے، وہ بے چاری چھٹی رہی اور آس پاس کے لوگ کہتے رہے کہ حافظ یہ تیری لوئڈی نہیں ہے مگر حافظ بازوؤں کا گھیراؤ ہیلا کرنے کی بجائے مزید سخت کرتا جاتا، علی زَیِّ صاحب بھی خوانخواہ کسی حدیث کو اپنی دلیل بنانے پر مُصر ہو جاتے ہیں، مثلاً رفع یہ دین کے باب میں فقہاء کرام کا ایک طبقہ اس کا قائل ہے کہ رکوع سے اٹھنے کے بعد نہیں بلکہ سجدہ میں جاتے وقت سجدہ کی تکبیر کے ساتھ رفع یہ دین ہے اور وہ دلیل میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی وہ روایت پیش کرتے ہیں جو مجعم طبرانی وغیرہ میں ان الفاظ کے ساتھ آتی ہے، کان یرفع یدیه عند التکبیر للرکوع و عند التکبیر حين یہوی ساجدا کہ حضرت ابن عمر رکوع کی تکبیر کے وقت اور سجدہ کو جاتے ہوئے تکبیر کے ساتھ رفع یہ دین کرتے تھے، حضرت مولانا محمد زکریا صاحب<sup>ؒ</sup> نے او جز الممالک میں اور مولانا محمد یوسف<sup>ؒ</sup> نے امانی الاحبار میں اور دیگر حضرات نے اس کی وضاحت فرمائی ہے کہ یہ ان حضرات کی دلیل ہے جو سجدہ کی تکبیر کے ساتھ رفع یہ دین کے قائل ہیں مگر علی زَیِّ صاحب نے اندھے حافظ کی طرح دبوچ لیا کہ یہ میری دلیل ہے اور اس کو اپنے نظریہ پر دلیل کے طور پر پیش کیا، حالانکہ خود روایت کے الفاظ پیش کئے و عند التکبیر حين یہوی ساجدا۔ (نور العینین ص ۵۷)

یہ الفاظ پکار پکار کر کہہ رہے ہیں کہ حافظ صاحب ہم تمہاری دلیل نہیں اور شراح حدیث بھی فرماتے ہیں کہ یہ ان کی دلیل نہیں مگر مجال ہے کہ اندھے حافظ کی طرح حافظ علی زَیِّ صاحب اپنی گرفت ڈھیلی کریں، اس روایت کو اپنی دلیل بنانے میں علی زَیِّ صاحب کو اپنے مسلک کا بھی لحاظ نہیں رہا اس لئے کہ ان کے ہاں رکوع سے اٹھنے اور سجدہ کو جانے کے درمیان قومہ فرض ہے۔ (ملاحظہ ہو صلوٰۃ الرسول ص ۲۲۷)

جب علی زَیِّ صاحب کے نظریہ اور حدیث کے الفاظ پر عمل کے درمیان ایک فرض حاصل ہے تو اس کے

اگست ۲۰۱۱ء

باوجود اس روایت کو اپنی دلیل بنانے پر اصرار کو اندر ہے حافظ کے دبوچنے کے سوا اور کیا نام دیا جاسکتا ہے؟  
 قارئین کرام! جہاں تک حضرت امام اہل سنتؑ کی علمی و تحقیقی خدمات کا تعلق ہے تو اس کو صرف اکابر  
 علماء دیوبند نے ہی نہیں سراہا بلکہ حضرت امام اہل سنتؑ سے اختلاف رکھنے والوں نے بھی اس حقیقت کو تسلیم کیا  
 ہے، علی زین صاحب کے ہم مسلک اور ان کے مددوچ علماء میں شمار مولانا ارشاد الحق صاحب اثری جنہوں نے  
 جارحانہ انداز میں، ہی نہیں بلکہ ظالمانہ انداز میں حضرت امام اہل سنت کی کتابوں پر تقدیم کی ہے (جس کا بغفلہ  
 تعالیٰ بر وقت احسن انداز میں تعاقب کیا گیا) وہ اثری صاحب بھی حضرت امام اہل سنت کی علمی و دینی  
 خدمات کا برملا اعتراف کرتے ہیں، ایک مقام میں لکھتے ہیں عصر حاضر میں جو حضرات تحریر احمدت دین کا  
 فریضہ سرانجام دے رہے ہیں ان میں ایک دیوبندی مکتب فکر کے نامور عالم دین حضرت مولانا محمد سرفراز  
 صاحب صدر (شیخ الحدیث نصرۃ العلوم گوجرانوالہ) ہیں جو ماشاء اللہ دو درجن سے زائد کتابوں کے مصنف  
 ہیں، پھر آگے دوسرے مقام میں لکھتے ہیں ہم بھی ان کے علم و فضل کے معرفت ہیں (مولانا سرفراز صدر اپنی  
 تصانیف کے آئینہ میں ص ۱۸ اور ص ۱۳۲) اثری صاحب نے ایک کتاب توضیح الکلام لکھی جس میں انہوں نے  
 حضرت امام اہل سنت رحمۃ اللہ علیہ کا ہی رد لکھا ہے، جب اپنی کتاب حضرت امام اہل سنت کی جانب بھیجی تو  
 کتاب کے اول صفحہ پر یہ الفاظ لکھے اقدم الی العالم الجلیل فضیلۃ الشیخ مولانا محمد سرفراز خان صاحب  
 صدر، ارشاد الحق اثری۔ یعنی میں یہ کتاب بہت بڑے عالم بہت بڑے شیخ مولانا محمد سرفراز خان صدر کی  
 خدمت میں پیش کر رہا ہوں، پھر اثری صاحب نے حضرت امام اہل سنت کی وفات پر حضرت علامہ  
 زاہد الرشدی صاحب دام مجدہم کے نام جو تعریتی تحریر بھیجی اور الشریعۃ کی خصوصی اشاعت بیاد امام اہل سنت  
 میں شائع ہوئی اس میں لکھا، حضرت کے انتقال کا صدمہ آپ کے اہل خانہ کا اور احباب و متولین نصرۃ العلوم کا  
 ہی نہیں بلکہ تمام اہل توحید کا صدمہ ہے، اللہ سبحانہ و تعالیٰ حضرت مرحوم کی دینی و علمی خدمات کو قبول فرمائے اور  
 بشری کمزوریوں کو اپنے عفو و کرم کی بنیار پر معاف فرمائے، آپ اور آپ کے علاوہ ہزاروں ان کے تلامذہ یقیناً  
 ان کے لئے صدقہ جاریہ ہیں اور اجر و ثواب میں رفع درجات میں اضافے کا باعث ہیں۔ (الشرعۃ امام اہل  
 سنت نمبر ص ۸۰۳)

علی زین صاحب ہی کے ہم مسلک ڈاکٹر زاہد اشرف صاحب نے ان الفاظ سے تعریتی تحریر بھیجی، عظیم

الشان علمی شخصیت کا اس دنیا سے اٹھ جانا یقیناً مَوْثِ الْعَالَمِ مَوْثُ الْعَالَمِ کے مصدق سبھی حلقوں اور طبقات کے لئے بڑے الیہ سے کم نہیں، انہوں نے اپنی پوری زندگی تدریس و تعلیم اور نشر و فروغ اسلام میں کھپادی، انہوں نے نورانی کرنوں کو ہر سو بکھیرا اور بہت سے چراغ روش کئے، اللہ تعالیٰ ان کی عظیم خدمات کو شرف قبولیت سے نوازیں، ان کے درجات کو بلند فرمائیں۔ (الشرعیہ ص ۸۰۸)

علی زَلی صاحب ہی کے ایک اور ہم مسلک مولانا محمد یاسین ظفر صاحب پرپل جامعہ سلفیہ فیصل آباد ان الفاظ سے تعزیت کرتے ہیں، نہایت حزن و ملال کے ساتھ یہ خبر سن گئی کہ آپ کے والد گرامی ممتاز عالم دین مولانا سرفراز خان صدر رحلت فرمائے گئے، انا اللہ وانا الیہ راجعون، ان کی دینی، دعویٰ، تعلیمی، تدریسی اور علمی خدمات ہمیشہ یاد رکھی جائیں گی۔ (الشرعیہ ص ۸۱۰)

ان حضرات کے علاوہ بھی حضرت امام اہل سنت کی وفات پر تعزیت کرنے والے علی زَلی صاحب کے بے شمار ہم مسلک علماء میں ان کے استاد محترم مولانا عبد الحمید صاحب ہزاروی مدرس جامعہ محمدیہ گوجرانوالہ بھی ہیں، بریلوی مسلک سے تعلق رکھنے والے اور جمیعت اشاعتۃ التوحید سے تعلق رکھنے والے کئی سرکردہ حضرات نے بھی حضرت امام اہل سنت کی دینی خدمات کو سزا ہا اس لئے عقل و ہوش کی دنیا میں علی زَلی صاحب کی اس تحریر کی کوئی وقت نہیں ہو سکتی، حضرات محدثین کرام کا قاعدہ ہے کہ اگر کوئی جرح و تعدیل کا امام ہو مگر وہ کسی شخص یا مسلک کے بارہ میں متعصب اور متشدد ہو تو جس کے بارہ میں وہ متعصب و متشدد ہوا س کے بارہ میں اس کی جرح و تنقید کا کوئی اعتبار نہیں ہوتا۔ (قواعد فی علوم الحدیث ص ۱۱۰) جب متشدد اور متعصب امام کی جرح و تنقید کا اعتبار نہیں ہوتا تو علی زَلی صاحب جن کی حیثیت صرف تعصب اور حسد بھرے غبارے کی سی ہے ان کی جرح و تنقید کا اعتبار کیسے ہو سکتا ہے؟

پھر یہ بھی حضرات محدثین کرام کا قاعدہ ہے کہ اگر جرح و تنقید کرنے والا بذات خود مجرم ہو یعنی اس پر جرح کی گئی ہو تو اس کی جرح و تنقید کا بھی اعتبار نہیں ہوتا۔ (قواعد فی علوم الحدیث ص ۱۰۹) اور خیر سے علی زَلی صاحب ایسی شخصیت ہیں کہ ان کے ایک سو، ۱۰۰ سے زائد جھوٹ کا اظہار تو صرف مولانا عبد الغفار ذہبی صاحب نے کیا ہے اس کی تحقیق کے لئے علاج نہ ہو مناظر اسلام مولانا محمد الیاس گھسن صاحب کی زرینگرانی شائع ہونے والا رسالہ قافلہ حق، ذہبی صاحب کے علاوہ اور بھی کئی حضرات نے ان کے جھوٹ واضح کئے

ہیں تو حضرت امام اہل سنت رحمۃ اللہ علیہ جیسی مسلمہ علمی شخصیت پر علی زلی صاحب جیسے آدمی کی جرح و تنقید کا اعتبار کون کر سکتا ہے ابھائی طور پر تو علی زلی صاحب کے مضمون کا اتنا جواب ہی کافی ہے مگر ہم ذرا تفصیل سے ان اعتراضات پر تبصرہ بھی ضروری سمجھتے ہیں جو انہوں نے اپنے اس مضمون میں مقام ابی حنفیہ کی دس عبارات پر کئے ہیں۔

### پہلی عبارت اور اس پر اعتراض

علی زلی صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان صدر نے لکھا ہے محدث اسرائیل فرماتے تھے کہ نعمان بن ثابت کیا ہی خوب مرد تھے جو ہر ایسی حدیث کے حافظ تھے جس میں فقة ہوتی تھی اور اس کی وہ خوب بحث و تجیص کیا کرتے تھے اور اس میں فقة کی تک پہنچتے تھے۔ (بغدادی ص ۳۳۹ ج ۱۳) (مقام ابی حنفیہ ص ۲۷ نیز دیکھئے ص ۱۱۲) اس عبارت پر اعتراض کرتے ہوئے علی زلی صاحب لکھتے ہیں عرض ہے کہ تاریخ بغداد (ص ۳۳۹ ج ۱۳ ت ۲۹۷) اور کتاب اخبار ابی حنفیہ واصحابہ للصیری ص ۹ کی اس روایت کی سند میں ابوالعباس احمد بن محمد بن اہلصلت بن الْمَغْلُس الْجَمَانِيُّ المعروف با بن عطیہ راوی ہے، پھر علی زلی صاحب نے ابن اہلصلت کے کذاب اور وضاع ہونے کے محدثین کرام سے دس حوالے پیش کر کے لکھا کہ اس کذاب و وضاع کی روایت کو بطور جحت پیش کر کے سرفراز خان (صاحب) نے علمی و تحقیقی اور فنی کمال کا مظاہرہ نہیں کیا بلکہ کذب نوازی کو فروغ دینے کی کوشش کی ہے۔ (ماہنامہ الحدیث ص ۱۲ تا ص ۱۳)

### الجواب

قارئین کرام! غیر مقلدین کی حالت یک چشم گل (ایک آنکھ والا) جیسی ہے جس کو ایک ہی طرف کی چیزیں نظر آتی ہیں اور دوسری طرف اندر ہمراہی اندر ہمراہ ہوتا ہے، غیر مقلدین کو بھی اپنے مطلب کی چند احادیث اور مطلب برآری کے بعض قواعد ہی نظر آتے ہیں، احادیث کے باقی تمام ذخیرہ اور قواعد کو وہ اپنی تعصب کے باعث بند آنکھ کی نذر کر دیتے ہیں، علی زلی صاحب پر تعجب ہے کہ انہوں نے ابتداء مضمون میں اپنے قارئین کو اعتماد دلانے کے لئے لا یجر منکم شنان قوم علی ان لا تعدلوا اعدلوا (الآلیہ) کو بڑے طمثرا ق انداز میں پیش کیا ہے مگر عملًا انہوں نے تعصب کے دریا میں غوطہ لگا کر اس آئت کے مفہوم کی جو دھیاں بکھیری ہیں وہ ان کا مضمون پڑھنے والے حضرات ہی جان سکتے ہیں۔

حضرات محدثین کرام کا قاعده ہے کہ کسی روایت کے مفہوم کے ثبوت یا عدم ثبوت کا حکم لگانے سے پہلے اس کے تمام پہلوؤں اور اس کی تمام اسناد کو پیش نظر رکھا جاتا ہے، کسی ایک سند کو ملاحظہ کر کر حکم صادر نہیں کیا جاتا مگر علی زئی صاحب نے عوام الناس کی آنکھوں میں دھول جھونکتے ہوئے اس کی صرف ایک سند کی وجہ سے اس روایت کو موضوع اور متذکر قرار دے دیا حالانکہ قواعد کی روشنی میں اس روایت کو موضوع کہنا بالکل غلط ہے اس لئے کہ حضرات محدثین کرام کے قاعده کے مطابق موضوع وہ روایت ہوتی ہے جس میں وضع اور کذاب اور متحتم بالکذب راوی اکیلا ہو یعنی وہ روایت اسی راوی سے مروی ہو کسی اور راوی سے ثابت نہ ہو (قواعد فی علوم الحدیث ص ۲۹) جب کہ یہ روایت احمد بن محمد بن اصلت کی سند کے علاوہ بھی ثابت ہے جیسا کہ امام ابن عبد البر المالکیؓ نے محدث اسرائیل کو امام اعظمؐ کی تعریف کرنے والوں میں شمار کیا ہے (ملاحظہ ہوالانتقاء ص ۲۱۲) اور امام عبد البر المالکیؓ کی سند میں ابن الصلت راوی نہیں ہے، اس لئے قاعده کے مطابق اس روایت کو موضوع کہنا بالکل غلط اور سراسر تعصب ہے، زیادہ سے زیادہ اس روایت کو سند کے لحاظ سے ضعیف کہا جاسکتا ہے اور محدثین کرام کے قاعده کے مطابق سند کے لحاظ سے ضعیف ہر روایت ناقابل احتجاج نہیں ہوتی بلکہ کئی صورتوں میں سند کے لحاظ سے ضعیف روایت بھی قابل احتجاج ہوتی ہے خصوصاً جبکہ اس کی صحت کا کوئی قرینہ پایا جاتا ہو، ان صورتوں میں ایک صورت یہ ہے کہ اس روایت کا مفہوم نفس الامر یعنی حقیقت کے مطابق ہو اور مذکورہ روایت نفس الامر کے مطابق ہے اس لئے کہ گنتی کے چند افراد کو چھوڑ کر باقی ساری امت خواہ احناف ہوں کہ غیر احناف ہوں مقلد ہوں یا غیر مقلد ہوں سب ہی امام ابو حنیفہؓ کو مجتہد تسلیم کرتے ہیں اور مجتہد اسی کو کہا جاتا ہے جو احکام کے مأخذ کو پوری طرح جانتا ہو اس کی تفصیل جاننے کے لئے حضرت شاہ ولی اللہ صاحب محدث دہلویؓ کی کتاب عقد الجید میں مذکور حقیقت اجتہاد کی بحث کا مطالعہ کرنا چاہیے، اور احکام کے بنیادی مأخذ تو قرآن اور احادیث ہی ہیں اس لحاظ سے مطلب یہ ہوا کہ قرآن کریم کی وہ آیات جن سے احکام ثابت ہوتے ہیں اور وہ احادیث جن سے احکام ثابت ہوتے ہیں ان کا جانا مجتہد کے لئے ضروری ہے، اگر محدث اسرائیل کی روایت میں امام ابو حنیفہؓ کے بارہ میں یہ کہا گیا ہے کہ وہ ہر ایسی حدیث کے حافظ تھے جس میں فقه ہوتی تھی تو محدث اسرائیل کا قول نفس الامر کے مطابق ہے اگر محدث اسرائیل کا یہ قول نہ بھی ہوتا تو امام ابو حنیفہؓ کو مجتہد مانے والے سبھی اس کو تسلیم کرتے ہیں کہ وہ

احکام کو ثابت کرنے والی قرآنی آیات اور احادیث کو خوب جانتے تھے اور محدث اسرائیل اس حقیقت سے انکار نہیں کر سکتے تھے، یہ اس بات کا فریضہ ہے کہ ان کا یہ قول ثابت ہے بے شک اس کی سند ضعیف ہے، امام حنفیہ کا علمی مقام ایک مسلمہ حقیقت ہے، جس کا اعتراف غیر مقلدین حضرات کو بھی ہے جیسا کہ ان کے ایک مفتی صاحب لکھتے ہیں، حضرت الامام ابو حنفیہ کا علم و فضل زہد و تقویٰ وقت نظر و سمعت اور اک اسلام اور اس کی مصالح کے متعلق ان کے گھرے احساسات تاریخ اور علم رجال کی ایک مسلمہ حقیقت ہے۔ (فتاویٰ علامے حدیث ص ۳۵ ج ۳) اور حضرات محدثین کرام کا یہ قاعدہ بھی ہے کہ روایت کی سند بے شک ضعیف ہو مگر اس کو تعامل امت یا بعض اہل علم کی جانب سے تلقی بالقبول حاصل ہو تو وہ قابل احتجاج ہوتی ہے اور تعامل امت کی وجہ سے ضعیف روایت کا قابل احتجاج ہونا غیر مقلدین کے ہاں بھی مسلم ہے جیسا کہ ان کے مفتی حضرات نے لکھا ہے، ایک جگہ لکھا ہے جیسا کہ اصول حدیث میں ہے کہ تعامل اہل علم سے حدیث کا ضعف رفع ہوتا ہے۔ (فتاویٰ نذر یہ ص ۲۰ ج ۱) دوسری جگہ لکھا ہے پس ضعف سند سے جو اس حدیث میں کمی آگئی تھی وہ اس عمل سے رفع ہو گئی۔ (فتاویٰ علامے حدیث ج ۲ ص ۱۶۶) ایک اور مقام میں لکھا ہے ضعیف حدیث کی تائید اقوال صحابہ یا تعامل امت سے ہو تو اس میں تقویت آ جاتی ہے جیسا کہ اصول حدیث میں مذکور ہے۔ (حاشیہ فتاویٰ علامے حدیث ج ۵ ص ۲۱۲) اس قاعدہ سے اس بات کی وضاحت ہو گئی کہ اگر کوئی روایت سند کے لحاظ سے کمزور ہو مگر اس کے مطابق بعض اہل علم کا عمل ہو یا نظریہ کے لحاظ سے تائید حاصل ہو تو وہ روایت قابل جحت ہوتی ہے اور محدث اسرائیل کے قول کو صرف احناف کی ہی نہیں بلکہ شوافع حضرات کی تائید بھی حاصل ہے جن کی نمائندگی امام سیوطی نے کی ہے اور مالکیہ کی تائید بھی حاصل ہے جن کی نمائندگی علامہ ابن عبدالبر اور علامہ ابن حجر ایشمی وغیرہ نے کی ہے جب سند کے لحاظ سے کمزور روایت بعض اہل علم کے قبول کرنے کی وجہ سے قابل جحت ہوتی ہے تو جس روایت کو امت کی اکثریت نے قبول کیا ہوا اس کے قابل جحت ہونے میں اس شخص کے سوا اور کون ترد کر سکتا ہے جس کی آنکھوں میں تعصباً کا موتیا چھایا ہوا ہو، باقی رہا یہ اعتراض کہ جب تاریخ بغداد کی سند میں ابن الصلت و ضاع اور کذاب راوی ہے تو اس کی سند والی روایت کیوں نقل کی ہے دوسری سند سے نقل کیوں نہیں کی تو ہماری اس مذکورہ بحث سے اس اعتراض کا جواب بھی مل جاتا ہے کہ جب روایت قابل جحت ہوتی ہے تو اس میں راوی کی حیثیت و ضاع اور کذاب کی

نہیں بلکہ ضعیف راوی کی ہوتی ہے اور ایسی روایت کو حوالہ میں پیش کرنے پر کوئی اعتراض نہیں ہو سکتا۔

### دوسری عبارت اور اس پر اعتراض

علی زین صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان صدر نے لکھا عبد اللہ بن ادریس ایک موقع پر امام ابوحنیفہ کی آمد پر ان کی تعظیم کیلئے کھڑے ہو گئے اس پر ان کے کچھ رفقاء نے جن میں امام ابو بکر بن عیاش بھی تھے مفترض ہوئے کہ آپ اس شخص کے لئے کیوں کھڑے ہوئے ہیں؟ انہوں نے فرمایا کہ ابوحنیفہ کا پایہ علم میں بہت بلند ہے اگر میں ان کے علم کے لئے نہ کھڑا ہوتا تو ان کی عمر کے لحاظ سے کھڑا ہوتا اور اگر عمر کا لحاظ بھی نہ کرتا تو قمت لفقہ (ان کی فقہ کے لئے کھڑا ہوتا) اگر فقہ کے لئے بھی نہ کھڑا ہوتا تو ان کے زہد کے لئے کھڑا ہوتا۔ (تاریخ بغداد ص ۳۲۱ ج ۱۳) (مقام ابی حنیفہ ص ۵۷) علی زین صاحب نے اس کے راویوں پر جرح کرتے ہوئے لکھا کہ اس کا ایک راوی ابن عقدہ ہے پھر اس پر جرجی اقوال نقل کئے اور بعض دیگر راویوں پر بھی جرح نقل کر کے لکھا، خلاصہ یہ کہ یہ روایت ابن عقدہ رافضی اور چور کی وجہ سے موضوع ہے۔ (ص ۱۶۲ تا ۱۶۳)

### الجواب

معلوم ہوتا ہے کہ علی زین صاحب نے محدث عبد اللہ بن ادریس کو اپنا ہم کلاس سمجھ رکھا ہے کہ جس طرح مجھے بڑوں کی تعظیم و تکریم کی تعلیم نہیں دی گئی اسی طرح ان کی بھی حالت تھی، اسی وجہ سے انہوں نے اپنی عادت کے مطابق اپنے اس مضمون میں بھی حضرت امام اہل سنتؐ کے بارہ میں انتہائی گستاخانہ انداز اختیار کیا ہے نہ یہ لحاظ رکھا کہ وہ ہزاروں علماء و فضلاء کے استاد تھے، ہزاروں مریدوں کے شیخ و مرتبی تھے اور نہ یہ لحاظ رکھا کہ وہ عمر کے لحاظ سے ان کے والد گرامی سے بھی بڑے تھے مگر علی زین صاحب کو معلوم ہونا چاہیے کہ عبد اللہ بن ادریس محدث تھے اور من لم یوقر کبیرنا فلیس منا جیسی احادیث پڑھتے پڑھاتے تھے، اس لئے آپ ان کو اپنے آپ پر قیاس نہ کریں، مذکورہ روایت میں عبد اللہ بن ادریس محدث کی جانب سے امام اعظم ابوحنیفہ کے پایہ علم، فقیہی مقام، زہد میں مرتبہ اور عمر میں بڑا ہونے کا اعتراف کیا گیا ہے اور یہ تو ایک مسلمہ حقیقت ہے جیسا کہ غیر مقلد مفتی صاحب کے حوالہ سے پہلے ذکر کیا گیا ہے، اور پہلے یہ قواعد بھی بیان کئے گئے ہیں کہ اگر کوئی روایت نفس الامر کے مطابق ہو اور اہل علم کا اس کے مطابق عمل یا نظر یہ ہو تو وہ روایت

قابل جحت ہوتی ہے، اور محدث عبد اللہ بن ادریس کی جانب سے امام اعظم کے مرتبہ کا اعتراف نفس الامر کے مطابق ہے اور امت کی اکثریت اس کو تسلیم کرتی ہے تو سند میں کمزوری کے باوجود یہ روایت محدثین اور فقهاء کے قواعد کے مطابق قابل جحت ہے۔

ہم نے پہلے یہ ذکر کیا کہ غیر مقلدین کی حالت یک چشم گل جیسی ہے علی زین صاحب نے یہاں اسی کا مظاہرہ کیا ہے کہ تعصب کی وجہ سے ان کو ابن عقدہ کے بارہ میں صرف جرح ہی نظر آئی ہے اور دوسری جانب یہ نظر نہیں آیا کہ امام سیوطیؒ نے اپنی کتاب العقبات میں لکھا ہے کہ ابن عقدہ من کبار الحفاظ و تقه الناس وما ضعفه الامتعصب (بحوالہ تانیب الخطیب ص ۲۲۸) کہ ابن عقدہ بڑے حفاظ میں سے ہے لوگوں نے اس کی توثیق کی ہے اور اس کو صرف متعصب نے ہی ضعیف کہا ہے، امام سیوطیؒ کے اس ارشاد کی روشنی میں علی زین صاحب کا ابن عقدہ کی وجہ سے روایت کو موضوع کہنا بالکل غلط ہے، پھر محدثین کے قaudہ سے آنکھیں بند کر کے ہی علی زین صاحب نے اس روایت کو موضوع کہا ہے اس لئے کہ محدثین کرام اس روایت کو موضوع کہتے ہیں جس میں وضاع اور کذاب راوی اکیلا ہو جبکہ خود علی زین صاحب لکھتے ہیں کہ اخبار ابی حنیفة للصمیری میں اس روایت کی ایک اور سند ہے (ص ۱۶) اور جو سنداں ہوں نے پیش کی ہے اس میں ابن عقدہ نہیں ہے تو محدثین کے قaudہ کے مطابق اس کو موضوع کہنا بالکل غلط ہے، باقی رہایہ کہ اس دوسری سند میں بھی ایسا راوی ہے جس کو وضاع کہا گیا ہے تو ہر روایت میں اگر چہ ایسا راوی ہے جس کو وضاع کہا گیا ہے مگر وہ راوی روایت کرنے میں اکیلانہیں ہے جبکہ موضوع روایت کے لئے شرط ہے کہ وضاع راوی اکیلا ہو تو ایسی روایت کو موضوع نہیں بلکہ زیادہ سے زیادہ سند کے لحاظ سے ضعیف کہا جاسکتا ہے جو دیگر قواعد کو ساتھ ملا کر قابل جحت ہے، پھر اس بحث میں علی زین صاحب نے تعصب کا مظاہرہ کرتے ہوئے امام اعظمؐ کے پوتے اسماعیل بن حماد کو ضعیف ظاہر کیا ہے حالانکہ وہ محدثین کرام کے ہائی ثقہ راوی ہیں۔

### تیسرا عبارت اور اس پر اعتراف

علی زین صاحب لکھتے ہیں، سرفراز خان صندر نے لکھا ہے ابو مسلم المستملی نے امام ابو خالد یزید بن ہارون سے دریافت کیا کہ آپ کی ابوحنیفہ اور ان کی کتابیں دیکھنے کے بارے میں کیا رائے ہے؟ انہوں نے فرمایا کہ اگر تم فقہ حاصل کرنا چاہتے ہو تو ان کی کتابوں کو ضرور دیکھو کیونکہ میں نے فقهاء میں کسی ایک کو بھی ایسا

نہیں پایا جو ان کے قول کو دیکھنا پسند کرتا ہو) (مقام ابوحنیفہ ص ۶۷ بحوالہ تاریخ بغداد ۳۲۲ ج ۱۳) اس عبارت پر اعتراض کرتے ہوئے علی زینی صاحب لکھتے ہیں کہ روایت میں احمد بن محمد بن الصلت کذاب ہے دیکھئے روایت نمبر ۱، عبداللہ بن محمد الحلوانی بھی کذاب ہے دیکھئے روایت نمبر ۲ یعنی یہ روایت موضوع ہے۔

### الجواب

اس سے قبل کئے گئے اعتراض کے جواب میں واضح کیا گیا ہے کہ امام سیوطیؒ نے فرمایا ہے کہ عبداللہ بن محمد الحلوانی المعروف بابن عقدہ کو صرف متعصب نے ہی ضعیف کہا ہے اور اس کی توثیق بہت سے لوگوں نے کی ہے، اس لئے اس روایت کو موضوع قرار دینا علی زینی صاحب کا زرا تعصب ہے، پھر یہ روایت حدیث نہیں اور نہ ہی حلال و حرام کے مسئلہ میں ہے بلکہ امام ابوحنیفہؓ کی فقاہت میں مقام کے بارہ میں ہے جو ایک مسلمہ حقیقت ہے اور خود علی زینی صاحب کو تسلیم ہے کہ امام یزید بن ہارون نے امام ابوحنیفہ کی تعریف کی ہے چنانچہ وہ لکھتے ہیں امام یزید بن ہارونؓ نے فرمایا کہ میں نے لوگوں کو دیکھا تو ابوحنیفہ سے زیادہ عقائد، افضل اور زیادہ پرہیز گارکوئی دوسرا نہیں دیکھا، معلوم ہوا کہ امام یزید بن ہارون سے امام ابوحنیفہ کی تعریف ثابت ہے لیکن صریح توثیق ثابت نہیں، واللہ عالم (ص ۷۱) اگر علی زینی صاحب نے تعصب کی عنیک آنکھوں پر نہ رکھی ہوتی تو ان کو نظر آ جاتا کہ امام اہل سنتؓ کی پیش کردہ عبارت میں بھی امام یزید بن ہارون سے امام اعظم کی تعریف ہی ثابت ہے، اس عبارت کو انہوں نے امام ابوحنیفہؓ کے فقاہت میں مقام کے ضمن میں ذکر کیا ہے جبکہ امام صاحب کی ثقاہت کی بحث آگے جا کر کی ہے جب علی زینی صاحب کو اعتراض ہے کہ امام یزید بن ہارون سے امام ابوحنیفہ کی تعریف ثابت ہے اور مذکورہ عبارت بھی فقہی مقام کے بارہ میں ہے تو اس کے باوجود اعتراض کو جہالت یا تعصب کے علاوہ اور کیا نام دیا جاسکتا ہے؟ بڑے لوگ سچ کہتے ہیں کہ آدمی کو زیادہ غصہ نہیں کرنا چاہیے اس لئے کہ وہ غصہ میں بعض دفعہ ایسی باتیں کہہ دیتا ہے جو اس کے اپنے ہی خلاف ہوتی ہیں، علی زینی صاحب نے بھی غصہ میں ایسا ہی کیا، یہ بھی نہ سوچا کہ میرا کہا ہو امیرے اپنے خلاف ہی جا رہا ہے، علی زینی صاحب نے اعتراض کیا کہ یزید بن ہارون سے امام اعظم کی صریح توثیق ثابت نہیں اس لئے سرفراز خان صدر کا یہ عبارت لانا درست نہیں حالانکہ نہ امام اہل سنت نے اس عبارت کو توثیق کے باب میں ذکر کیا ہے اور نہ ہی اس مقصد کے لئے عبارت ذکر کی ہے مگر علی زینی صاحب نے خود جو عبارت ذکر کی ہے اس

اگست ۲۰۱۱ء

میں امام یزید بن ہارون سے امام ابوحنیفہ کی صریح توثیق ثابت ہوتی ہے اس لئے کہ حضرات محدثین کرام نے تعلیل کے جو کلمات ذکر کئے ہیں اگر ان کلمات کو اسم تفضیل کے صیغہ سے کسی کی وصف بیان کی جائے تو یہ تعلیل کا پہلا مرتبہ ہوتا ہے اور تعلیل کے کلمات میں **خیارُ الْخَلْقِ** بھی ہے یعنی مخلوق میں فضیلت والا (قواعد فی علوم الحدیث ص ۱۵۱) علی زیٰ صاحب نے امام یزید بن ہارون کے فرمان میں امام ابوحنیفہ کے بارہ میں افضل الناس اور اورع الناس ہونا ثابت کیا ہے اس سے زیادہ صریح توثیق اور کیا ہوگی؟ حضرت امام اہل سنت کی تردید کرتے کرتے غصہ میں علی زیٰ صاحب نے خود ہی اپنے خلاف ہتھیار مہیا کر دیا اور یقیناً یہ حضرت امام ابوحنیفہ اور حضرت امام اہل سنت کی کرامت ہی ہے۔

### چوتھی عبارت اور اس پر اعتراض

علی زیٰ صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان صفردر نے کہا امام عبد اللہ بن المبارک کے سامنے کسی شخص نے امام ابوحنیفہ کی شان میں گستاخی کی تو وہ شیر ببر کی طرح گزجتی ہوئی آواز میں فرمانے لگے ویحک تعجب ہے تجھ پر، تو اس شخص کی شان میں گستاخی کر رہا ہے جس نے پینتالیس سال پانچ نمازیں ایک وضوء سے پڑھی ہیں اور جورات کو پورا قرآن کریم دور کعتوں میں ختم کرتا رہا ہے۔ (بغدادی ص ۳۵۵ ج ۳ او مناقب موفق ص ۲۳۶ ج او تبیض الصحیفہ ص ۳۵) (مقام ابی حنیفہ ص ۹۷، ص ۸۰) اس عبارت پر اعتراض کرتے ہوئے علی زیٰ صاحب لکھتے ہیں کہ اس میں مجہول راوی ہیں جن کی وجہ سے یہ روایت موضوع ہے۔

### الجواب

حضرات محدثین کرام تو مجہول راوی سے مروی روایت کو ضعیف کہتے ہیں مگر علی زیٰ صاحب ان کی پرواہ کئے بغیر اس کو موضوع قرار دے رہے ہیں، پھر اس روایت میں حضرت امام ابوحنیفہ کی عبادت کا اعتراف ہے اور عبد اللہ بن المبارک سے دیگر روایات میں بھی امام ابوحنیفہ کی عبادت کا ذکر موجود ہے، امام ابوحنیفہ کی جس انداز سے عبادت کا ذکر امام عبد اللہ بن المبارک کی روایات میں ہے اسی انداز کا ذکر مسعود بن کدام، زافر بن سلیمان اور عون بن عبد اللہ عیسیے حضرات کی روایات میں بھی ہے جو حضرت عبد اللہ بن المبارک کی روایت کی تائید کرتی ہیں بلکہ خود علی زیٰ صاحب کو تسلیم ہے کہ عبد اللہ بن المبارک سے مروی روایات میں امام ابوحنیفہ کی تعریف ہے اسی لئے لکھتے ہیں ان تعریفی روایات میں صریح توثیق کا کوئی ذکر

نبیس (ص) ۱۸) اگر علی زین صاحب تعصب کی عینک اتار کر دیکھتے تو ان کو ضرور نظر آ جاتا کہ حضرت امام اہل سنت نے یہ روایت تعریف کے باب میں ہی ذکر فرمائی ہے تو شیق کی بحث میں اس کو ذکر نہیں فرمایا اور تعریفی روایات کا اعتراف خود ان کو بھی ہے تو اس کے باوجود اعتراض صرف اور صرف غیر مقلدانہ جسارت ہی ہو سکتی ہے، باقی رہا علی زین صاحب کا یہ کہنا کہ یہ تمام روایات دوسری صحیح روایات کی رو سے منسوخ ہیں تو یہ بالکل جھوٹ ہے اس لئے کہ کسی ایک روایت سے بھی عبد اللہ بن المبارکؓ سے ان روایات کا منسوخ ہونا ثابت نہیں ہوتا، اگر جرأت اور اپنے دعویٰ کا پاس ہے تو علی زین صاحب کوئی ایک روایت حضرت عبد اللہ بن المبارکؓ سے ثابت کریں جس میں انہوں نے حضرت امام ابو حنیفہؓ کی عبادت اور ورع کا انکار کیا ہو، ہاتوا برهانکم ان کنتم صادقین۔

### پانچویں عبارت اور اس پر اعتراض

علی زین صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان صدر نے لکھا نظر بن شمیل فرماتے ہیں کہ لوگ فقه سے غافل اور بے خبر و خفتہ تھے، ابو حنیفہ نے ان کو جگایا ہے (بغدادی ص ۳۲۵ ج ۱۳) (مقام ابی حنیفہ ص ۸۱) اس پر اعتراض کرتے ہوئے علی زین صاحب لکھتے ہیں کہ روایت میں احمد بن الصلت الجمانی کذاب ہے۔ (ص ۱۹)

### الجواب

اس حقیقت سے کون انکار کر سکتا ہے کہ لوگوں کو فقه کی جانب توجہ حضرت امام ابو حنیفہؓ نے ہی دلائی ہے اور ان سے ہی فقه اسلامی کو عروج حاصل ہوا اور جو روایت حقیقت کے مطابق ہوا اگرچہ اس کی سند کمزور ہو وہ روایت حضرات محدثین کرام کے نزدیک قابل جلت ہوتی ہے، جب امام ابو حنیفہؓ کی اس حیثیت کو امت مسلمہ نے تسلیم کیا ہے تو اس روایت کو تعامل امت حاصل ہے، نیز اس روایت کی تائید امام شافعیؓ کا یہ فرمان بھی کرتا ہے کہ الناس عیال علی ابی حنیفہ فی الفقه کہ لوگ فقه میں امام ابو حنیفہ کے خوشہ چیزیں ہیں، جب نظر بن شمیل کا قول حقیقت کے مطابق بھی ہے اور اس پر تعامل امت بھی ہے اور اس کے مفہوم کو دیگر روایات کی تائید بھی حاصل ہے تو یہ روایت حضرات محدثین کرام کے قواعد کے مطابق قابل جلت ہے، محض سند کی کمزوری کا بہانہ بنا کر اس کو رد و ہی شخص کر سکتا ہے جو صرف اپنے مرضی کے قاعدہ کو جانتا ہو اور دیگر

مسلمہ قوانین سے کبوتر کی طرح آنکھیں بند کر لیتی ہو۔

### چھٹی عبارت اور اس پر اعتراض

علی زین صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان صدر نے لکھا ہے، محمد بن بشر کا بیان ہے کہ میں امام سفیان ثوری اور امام ابوحنیفہ کے پاس آتا جاتا رہتا تھا تو جب میں سفیان کے پاس حاضر ہوتا تو وہ فرماتے تم کہاں سے آئے ہو میں کہتا کہ ابوحنیفہ کے پاس سے آیا ہوں تو وہ فرماتے کہ واقعی تم تو زمین کے فقیہہ تر انسان کے پاس سے آئے ہو (بغدادی ص ۲۲۲ ج ۱۳) مقام ابی حنیفہ ص ۸۰) اس عبارت پر اعتراض کرتے ہوئے علی زین صاحب لکھتے ہیں کہ اس روایت میں عمر بن شہاب العبدی راوی ہے جس کے حالات کسی کتاب میں نہیں ملے اور نہ کسی سے اس کی توثیق ثابت ہے لہذا یہ مجہول ہے، خلاصہ یہ کہ یہ روایت عمر بن شہاب کے مجہول ہونے کی وجہ سے موضوع ہے اور امام سفیان ثوری سے جرح کی متواتر روایات کے مقابلے میں ہونے کی وجہ سے منکر و مردود ہے۔ (ص ۱۹)

### الجواب

محمد شین کرام کے قاعدہ کے مطابق تو مجہول راوی کی روایت کو موضوع نہیں کہتے، اس پر موضوع ہونے کا حکم صرف غیر مقلدانہ سوچ کا نتیجہ ہی ہے پھر حضرت امام ابوحنیفہؓ کا افقہ الناس ہونا تو مسلم ہے جس کا خود اعتراف کرتے ہوئے علی زین صاحب نے حضرت عبد اللہ بن المبارکؓ کا قول نقل کیا ہے واما افقہ الناس فابو حنیفہ لوگوں میں سب سے بڑے فقیہ ابوحنیفہ ہیں۔ (ص ۱۸) نیز امام بخاریؓ کے استاد بکی بن ابراہیم نے حضرت امام صاحب کے بارہ میں فرمایا کان اعلم اهل زمانہ (مقدمہ اعلام السنن ص ۸ ج ۳) اپنے زمانہ کے سب سے بڑے عالم تھے، جب محمد بن بشر کی روایت میں پایا جانا مفہوم مسلم ہے اور اس کو دیگر روایات سے تائید بھی حاصل ہے تو اس کا انکار متعصب اور ضدی کے سوا اور کوئی نہیں کر سکتا، علی زین صاحب کا یہ کہنا بالکل باطل ہے کہ یہ روایت منکر اور مردود ہے اس لئے کہ امام سفیان ثوری سے کسی ایک روایت میں بھی ثابت نہیں کہ انہوں نے حضرت امام ابوحنیفہؓ کی اس فقیہی حیثیت کا انکار کیا ہے، جرأت ہے تو کوئی ایک ایسی روایت پیش کی جائے، مگر

نہ خنجر اٹھے گا نہ تلوار ان سے

یہ بازو میرے آزمائے ہوئے ہیں

## ساتویں عبارت اور اس پر اعتراض

علی زلی صاحب لکھتے ہیں کہ سرفراز خان صدر نے کہا امام صدر الائمهؑ کی اپنی سنہ کے ساتھ امام زفرؓ سے روایت کرتے ہیں کہ بڑے بڑے محدثین مثلاً ذکریا بن ابی زائد، عبد الملک بن ابی سلیمان، لیث بن ابی سلیمان، مطرف بن طریف اور حسین بن عبد الرحمن وغیرہ امام ابوحنیفہؓ کے پاس آتے جاتے رہتے تھے اور ایسے (دقیق) مسائل ان سے دریافت کرتے تھے جو ان کو درپیش ہوتے تھے اور جس حدیث کے بارے میں ان کو اشتباہ ہوتا تھا اس کے متعلق بھی وہ ان سے سوال کرتے تھے (مناقب موفق ص ۱۳۹ ج ۲) (مقام میں ان کو اشتباہ ہوتا تھا اس کے متعلق بھی وہ ان سے سوال کرتے تھے) (ابی حنیفہ ص ۱۱۳)

اس روایت پر علی زلی صاحب نے تین اعتراضات کئے ہیں، پہلا اعتراض یہ کہ صدر الائمهؑ موفقؓ کی معتزلی اور رافضی تھا، دوسرا اعتراض یہ کہ اس موفقؓ کا استاد ابو محمد الحارثی ہے جس کے بارے میں ابو محمد الحافظ وغیرہ نے بتایا کہ وہ حدیث بناتا تھا اور تیسرا اعتراض یہ کہ حارثی کا مزعوم استاد اسماعیل بن بشر مجہول ہے، معلوم ہوا کہ یہ روایت بھی موضوع ہے۔ (ص ۲۰)

## الجواب

اگر یہ تسلیم بھی کر لیا جائے کہ صدر الائمهؑ معتزلی اور رافضی تھے تو بھی روایت کا موضوع ہونا ثابت نہیں ہوتا اس لئے کہ صحاح ستہ میں بلکہ صحیحین میں میسیوں راوی ایسے ہیں جن پر معتزلی اور رافضی ہونے کا الزام ہے اس کے باوجود ان کی روایت لی جاتی ہے۔

علی زلی صاحب کا دوسرا اعترض یہ ہے کہ ابو محمد الحارثی کے بارے میں کہا گیا ہے کہ وہ حدیث بناتا تھا تو عرض ہے کہ صرف ان جرجی کلمات کی جانب، ہی نظر نہیں گاڑھ دینی چاہیے بلکہ ان کے بارہ میں محدثین کرام نے جو تریفی کلمات فرمائے ہیں ان کو بھی ملحوظ رکھنا چاہیے، علامہ ذہبیؓ نے قاسم بن اصبعؓ کے ترجمہ میں ان کے سن وفات کا ذکر کرتے ہوئے لکھا کہ اس سال مندرجہ ذیل علماء نے بھی وفات پائی، ماوراء لنھر کے عالم اور محدث امام علامہ ابو محمد عبد اللہ بن محمد بن یعقوب بن حارث حارثی بخاری جو استاد کے لقب سے ملقب تھے اور مسنداً امام ابوحنیفہ کے مؤلف ہیں۔ (تذکرة الحفاظ اردو ص ۵۹۰، ۵۹۱، ج ۳) علامہ ذہبیؓ نے ابو محمد الحارثی

کو عالم، محدث، علامہ، امام اور استاد لکھا ہے اور حافظ ابن حجر نے انہیں حافظ الحدیث لکھا ہے (تعجیل المخفیة بحوالہ وسط ایشیاء میں فقہ حنفی کا ارتقاء ص ۲۳۲) پھر ابو محمد الحارثی پر اس جرح کا جواب عبد القادر القرشی نے دیا ہے کہ عبد اللہ بن محمد کا درجہ ان جرح کرنے والوں سے بہت بلند ہے۔ (الجواہر المعبیدہ ص ۲۹۰ بحوالہ مقدمہ انوار الباری ص ۸۳ ج ۲)

علی زینی صاحب کا تیرا اعتراض یہ ہے کہ اسماعیل بن بشر مجہول ہے، تو عرض ہے کہ اگر یہ راوی مجہول بھی ہو تو اس کی وجہ سے روایت پر موضوع ہونے کا حکم محدثین کے قواعد کے مطابق نہیں لگ سکتا یہ صرف غیر مقلدانہ سوچ و فکر کا نتیجہ ہے۔

اس روایت میں جو بیان ہوا ہے کہ یہ حضرات امام ابوحنیفہؓ کے پاس آتے جاتے تھے اور مسائل دریافت کرتے تھے تو یہ کوئی بعید نہیں ہے اس لئے کہ عبد الملک بن ابی سلیمان کوفہ ہی کے رہنے والے تھے ایک ہی شہر میں رہنے والے محدث کا شہرت یافتہ فقیہ اور امام کے پاس جانا کون سی بعید بات ہے، اور ذکر یا بن ابی زائدہ تو مسانید میں امام ابوحنیفہؓ سے روایت بھی کرتے ہیں (مقدمہ انوار الباری ص ۲۰۸ ج ۱) انہوں نے اپنے بیٹے یحییٰ سے کہا تھا یا بنی علیک بالنعمان بن ثابت (مقدمہ اعلام السنن ص ۸۶ ج ۳) اے میرے بیٹے نعمان بن ثابت کو لازم پکڑ، اور ان کے بیٹے تو امام صاحب کے نامور تلامذہ میں سے ہیں (تذکرة الحفاظ ص ۲۱۳ ج ۱) جب روایت موضوع بھی نہیں بلکہ سند کے لحاظ سے کسی قدر کمزور ہے اور اس کو قبول کرنے کے قرائیں بھی موجود ہیں تو اس کو قبول کرنا نہ کوئی جرم ہے اور نہ ہی یہ حضرات محدثین کرام کے قواعد کے خلاف ہے۔

### آٹھویں عبارت اور اس پر اعتراض

علی زینی صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان نے لکھا ہے چنانچہ امام صدر الائمهؑ کی امام حسن بن زیاد کے حوالہ سے نقل کرتے ہیں کہ امام ابوحنیفہ نے چار ہزار حدیثیں روایت کی ہیں، دو ہزار صرف جماد کے طریق سے اور دو ہزار باقی شیوخ سے (مناقب موفق ص ۹۶ ج ۱) (مقام ابی حنیفہ ص ۱۱۶) علی زینی صاحب اس پر اعتراض کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ یہ روایت تین وجہ سے موضوع ہے، اول آل تقلید کا صدر الائمهؑ را فضی اور معتزلی تھا

دیکھئے روایت نمبرے، دوم موفق راضی و معتزلی اور حسن بن زیاد اللاؤی کے درمیان سند غائب ہے، اس راضی کی پیدائش سے پہلے حسن بن زیاد مر گیا تھا لہذا اس روایت کی سند کہاں ہے؟ سوم حسن بن زیاد مشہور کذاب تھا۔ (ص ۲۰، ۲۱)

## الجواب

اہل علم کے قوانین کی روشنی میں علی زلی صاحب کی بیان کردہ وجوہات میں سے کوئی ایک وجہ بھی روایت کے موضوع قرار دینے کا سبب نہیں بنتی، پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ اگر صدر الائمه کا راضی اور معتزلی ہونا ثابت بھی ہو جائے تو اس کی وجہ سے روایت موضوع نہیں بنتی، پھر امام صاحب کو اپنے زمانہ کا سب سے بڑا عالم کہا گیا ہے اور کثرت سے حدیث بیان کرنے والا کہا گیا ہے، ان کے اساتذہ کی تعداد چار ہزار کے قریب بتائی گئی ہے اور وہ اپنے استاد حماد بن ابی سلیمان کی خدمت میں بیس سال کے قریب رہے ہیں تو ایسی صورت میں حماد سے دو ہزار روایات کرنا اور دیگر اساتذہ سے دو ہزار روایات کرنا کوئی بعید بات نہیں ہے اور پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ روایت کو سند ضعیف کے باوجود صحبت کے قرآن پائے جانے کی وجہ سے اور تلقی بالقبول کی وجہ سے تسلیم کیا جاتا ہے (مقدمہ اعلاء السنن ص ۳۹ ج ۱) پھر علی زلی صاحب نے بدترین تعصب کا مظاہرہ کرتے ہوئے امام حسن بن زیاد کو مشہور کذاب کہا حالانکہ وہ تو متدرک حاکم کے راوی ہیں جس کی تخریج صحیحین کی شرط پر کی گئی ہے اور صحیح ابو عوانہ کے بھی راوی ہیں جس کی تخریج صحیح مسلم کی شرط پر کی گئی ہے جو راوی شیخین یعنی بخاری اور مسلم کی شرط پر پورا اترتا ہواں کو کذاب وہی کہہ سکتا ہے جس کی آنکھوں پر تعصب اور جہالت کی پٹی بندھی ہوئی ہو، پھر علی زلی صاحب نے امام حسن بن زیاد کے متعلق لکھا ہے کہ یہ شخص امام سے پہلے سراٹھا تھا اور امام سے پہلے سجدہ کرتا تھا نیز ایک دفعہ ایک سچے امام نے اسے اس حالت میں دیکھ لیا کہ اس نے نماز میں سجدہ کے دوران میں ایک لڑکے کا بوسہ لے لیا تھا، ایسے گندے کذاب کی روایت سے سرفراز خان کڈمنگی نے استدلال کر کے اپنے بارے میں یہ ثابت کر دیا ہے کہ علم و تحقیق اور انصاف سے یہ شخص (سرفراز خان) بہت دور تھا اور ترویج اکاذیب میں بہت مصروف تھا (ص ۲۱- ۲۲) امام حسن بن زیاد پر جن الزامات کا ذکر علی زلی صاحب نے کیا ہے ان الزامات کی تردید اور الزامات والی روایات

کا جواب علامہ کوثریؒ نے تانیب الخطیب ص ۲۷ میں دیا ہے کہ یہ مسنون حضرت روایات ہیں اسی طرح لکھا کہ جن روایات میں یحییٰ بن معین اور یعقوب بن سفیان وغیرہ سے امام حسن بن زیاد کی تضعیف و تکذیب نقل کی گئی ہے وہ روایات بھی جھوٹی، متعصب اور مردود القول راویوں سے ہیں اس لئے ان کا کوئی اعتبار نہیں ہے، جس شخصیت کو علی زلی صاحب نے گند اور کذاب کہا ہے اس کا ذکر اہل علم محدثین نے بہترین الفاظ میں فرمایا ہے، حافظ احمد بن عبد الحمید فرماتے تھے کہ میں نے حسن بن زیاد سے زیادہ اچھے اخلاق والا کسی کو نہیں دیکھا، اور امام بخاریؒ کے استاد یحییٰ بن آدم نے کہا کان محبہ للسنۃ و اتباعہ (مقدمہ اعلاء السنن ص ۳۲۲-۳۲۳) کہ حسن بن زیاد سنۃ سے محبت رکھنے والے اور اس کی اتباع کرنے والے تھے۔

### نویں عبارت اور اس پر اعتراض

علی زلی صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان صدر نے لکھا ہے امام ابو زکریا یتھی بن معین سے دریافت کیا گیا کہ کیا امام ابو حنیفہ حدیث میں سچے تھے؟ انہوں نے فرمایا کہ ہاں سچے تھے۔ (جامع بیان العلم ص ۱۳۹ ج ۲) (مقام ابی حنیفہ ص ۱۲۸) اس عبارت پر علی زلی صاحب نے دو اعتراض کئے ہیں، ایک یہ کہ اس کا راوی محمد بن الحسین الا زدی ضعیف ہے اور دوسرا یہ کہ ازادی نے امام ابن معین تک کوئی سند بیان نہیں کی لہذا یہ بے سند و مجرور ح روایت موضوع ہے۔ (ص ۲۲)

علی زلی صاحب کے یہ دونوں اعتراض حضرات محدثین کرام کے قواعد کے سامنے کبوتر کی طرح آنکھیں بند کر لینے کا نتیجہ ہیں ورنہ ان کو نظر آ جاتا کہ الا زدی اتنا ضعیف نہیں ہے کہ اس کی روایت کو موضوع قرار دیا جاتا پھر ان کو محدثین کرام کا یہ طریق بھی نظر آ جاتا کہ وہ ایک روایت کو با سند نقل کرنے کے بعد اسی مفہوم کی منقطع اور کمزور روایت کو بھی بعض دفعہ نقل کر دیتے ہیں، علامہ ابن البر محدث ہیں اور محدثین کرام کے طریق سے واقف بھی ہیں اس لئے انہوں نے پہلے اپنی سند کے ساتھ ایک روایت نقل کی فقیل لہ اکان ابو حنیفہ یہ کذب فقال کان انبیل من ذالک (جامع بیان العلم و فضله ص ۱۳۹ ج ۲) یحییٰ بن معین سے پوچھا گیا کہ کیا امام ابو حنیفہ جھوٹ بولتے تھے تو انہوں نے کہا کہ وہ اس سے بہت بلند شان تھے، اگلی روایت کا مفہوم بھی اسی کے مطابق ہے اس لئے اس کمزور اور منقطع روایت کو ذکر کرنے میں حضرات محدثین کرام

کے طریق کے مطابق کوئی حرج نہیں ہے جبکہ امام ابن معین سے یہ بھی ثابت ہے کہ انہوں نے فرمایا کان ابو حنیفہ ثقة فی الحدیث (تہذیب التحذیث ص ۳۵۰ ج ۱۰) امام ابوحنیفہ حدیث میں ثقة تھے اور فن حدیث سے معمولی مناسبت رکھنے والا بھی جانتا ہے کہ حدیث میں ثقة وہی ہوتا ہے جو سچا ہو۔

### دسویں عبارت اور اس پر اعتراض

علی زلی صاحب لکھتے ہیں سرفراز خان نے کہا حضرت روح بن عبادہ فرماتے ہیں کہ میں ۱۵۰ھ میں مشہور محدث ابن جرتع کے پاس تھا کہ اچانک حضرت امام ابوحنیفہؓ کی وفات کی خبر آگئی ابن جرتع نے افائللہ الخ پڑھ کر صدمہ کے ساتھ فرمایا ای علم ذہب (بغدادی ص ۳۳۸ ج ۱۳) کتنا بڑا علم رخصت ہو گیا (مقام ابی حنیفہ ص ۱۷، ۲۷) اس پر اعتراض کرتے ہوئے علی زلی صاحب لکھتے ہیں کہ اس کاراوی ابو محمد عبد اللہ بن جابر ذاہب الحدیث اور منکر الحدیث ہے وہ حدیث میں گیا گزر ہے وہ منکر حدیثیں بیان کرتا تھا، اس کی توثیق نہیں ملی، اور اس کے شاگرد ابو الحسن احمد بن جعفر کی توثیق نہیں ملی یعنی وہ بھی مجہول تھا خلاصہ یہ ہے کہ یہ روایت موضوع ہے۔ (ص ۲۲، ۲۳)

علی زلی صاحب کا اس روایت پر بھی موضوع ہونے کا حکم لگانا جہالت یا آنکھوں پر تعصب کی پٹی کی وجہ سے ہے، حضرات محدثین کرام کا قاعدہ ہے کہ کسی روایت کے مفہوم کے ثبوت یا عدم ثبوت کا حکم اس کے بارہ میں تمام طرق کو ملاحظہ کر لگایا جاتا ہے کسی ایک طریق کو پیش نظر رکھ کر حکم لگانا جہالت اور بد دیانتی ہوتی ہے، امام ابن جرتع کے اسی قول کو امام ابن عبد البر المالکی نے الانتقاء ص ۲۰۹ میں اپنی ایسی سند کے ساتھ ذکر کیا ہے جس میں نہ عبد اللہ بن جابر ہے اور نہ ہی اس کا شاگرد ابو الحسن ہے، جب اس کی سند اور بھی ہے تو اس روایت کو موضوع قرار دینا نزدیکی جہالت اور سراسر تعصب کا مظاہر ہے۔

### علی زلی صاحب کا ایک اور اعتراض

علی زلی صاحب نے اپنے اس مضمون کے آخر میں اعتراض کیا ہے کہ محمد بن اسحاق (جو کہ ابن الندیم کے لقب سے مشہور ہے) معتزلی اور شیعہ تھا، اس شیعہ معتزلی رافضی کی توثیق کسی قابل اعتماد محدث سے ثابت نہیں ہے مگر سرفراز خان صدر نے بار بار اس کے اقوال سے استدلال کیا ہے۔

## الجواب

ابن الندیم کے اقوال سے استدلال کسی فقہی مسئلہ یا فن حدیث کے متعلق نہیں کیا گیا بلکہ ایک مؤرخ کی حیثیت سے تاریخی واقعات میں کیا گیا ہے اور جو شخص جس فن کا ماہر ہوا سی میں اس کی حیثیت کا اعتبار کیا جاتا ہے جب وہ مؤرخ ہے تو مؤرخین کی رائے ہی اس کے بارہ میں لی جائیگی کہ وہ اس کو کیا درجہ دیتے ہیں یہ کہنا کہ اس کی توثیق کسی قابل اعتماد محدث سے ثابت نہیں یقیناً یہ بات اہل علم کے ہاں احتمانہ اور انہتائی مضمونکے خیز ہے، علی زلی صاحب کو اگر ابن الندیم سے تاریخی واقعات میں استدلال پسند نہیں اور اس پر ان کو غصہ آتا ہے تو پہلے اس سے زیادہ جرم کے مرتكب اپنے ہم مسلم مولانا محمد اسحاق بھٹی صاحب کا گریبان پکڑیں جنہوں نے ابن الندیم کی اسی فہرست نامی کتاب کا اردو ترجمہ کرنے کی خدمت سرانجام دی ہے اور اسکی حیثیت کو اجاگر کیا ہے۔

## علی زلی صاحب کا عام مسلمانوں کو مشورہ

اسی مضمون کے آخر میں علی زلی صاحب حضرت امام اہل سنتؐ کی کتابوں سے تنفر دلانے کے لئے لکھتے ہیں اس سے ثابت ہوا کہ سرفراز خان صدر کی کتابوں میں علمی و تحقیقی و فنی کمالات کا کوئی مظاہرہ نہیں کیا گیا بلکہ جھوٹی روایات اور غیر ثابت اقوال پھیلانے کا بہت بڑا مظاہرہ کیا گیا ہے لہذا عام مسلمانوں کو چاہیے کہ ایسے لوگوں سے نجع کر رہیں اور اپنی آخرت خراب نہ کریں۔

**الجواب:** حضرت امام اہل سنتؐ کی کتابوں کی افادیت کا اعتراف ان کے مخالفین نے بھی کیا ہے، علی زلی صاحب نے صرف اپنے تعصب اور حسد کا مظاہرہ کرتے ہوئے ایسا کہا ہے ورنہ بفضلہ تعالیٰ حضرت امام اہلسنت کی کتابوں سے ہزار ہالوگوں نے استفادہ کیا ہے اور کہا ہے ہیں اور یہ کتاب میں عالم اسباب میں بہت سے حضرات کی ہدایت و اصلاح کا ذریعہ بنی ہیں، اس لئے جن لوگوں کی قسمت میں ہدایت ہے ان کو ضرور ہدایت ملے گی، علی زلی صاحب اور ان جیسے حضرات کے تنفر دلانے سے کچھ نہیں بنے گا اس لئے کہ لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه كا حربه پرانا چلا آرہا ہے۔

اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے، آمين یا اللہ العالمین۔